ISSN: 2007-7033 | Num. 66 | e1759 | Seccion tematica: articulos de investigacion

Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria
de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec

Sinéctica

revista electrénica de educacién

The body and racism in the university trajectory of Zapotec

women from the isthmus of Tehuantepec

PATRICIA MATUS ALONSO"

Este articulo analiza las manifestaciones del racismo que vivieron un grupo de mu-
jeres zapotecas durante su paso por la universidad y sus efectos en los procesos de
subjetivacion. Se emple6 una metodologia cualitativa mediante entrevistas semies-
tructuradas a mujeres del Istmo de Tehuantepec, Oaxaca. Desde un enfoque tedrico
que articula los estudios del cuerpo, el feminismo y las investigaciones sobre racis-
mo en México, se observa que dichas experiencias provocan practicas corporales de
silenciamiento y ajuste: cambios en la forma de hablar, vestir o expresarse, con el fin
de normalizar y disciplinar el cuerpo. Los testimonios revelan que el racismo genera
emociones como enojo, tristeza o aislamiento, y motivan una bisqueda por evitarlo.
Sin embargo, este proceso tiene implicaciones profundas: al regresar a sus comuni-
dades, los cuerpos son leidos como ajenos o alterados, pues han perdido rasgos iden-
titarios como el uso del zapoteco, el acento o la indumentaria tradicional. EI texto
busca nombrar la influencia del racismo estructural en las trayectorias universita-
rias de mujeres indigenas y sus consecuencias duraderas, aun después de concluir
los estudios, visibilizando los costos subjetivos y culturales que implica transitar
por espacios marcados por la blanquitud y la exclusion.

Palabras clave:
racismo, cuerpo,
practicas
corporales

Recibido: 27 de junio de 2025 | Aceptado para su publicacion: 1 de diciembre de 2025 |

Publicado: 7 de enero de 2026

Como citar: Matus Alonso, P. (2026). Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de

mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec. Sinéctica, Revista Electrénica de Educacion,

(66), €1759. https://doi.org/10.31391/HWDE5303



This article aims to describe the manifestations of racism experienced by a group of  Keywords:
Zapotec women during their time in university and their effects on the processes of sub-  rqcism, body,
ject materialization. The methodology was qualitative and consisted of applying semi-  embodied
structured interviews to women from the isthmus of Tehuantepec, Oaxaca. Through a subjectivities
theoretical approach drawn from body studies, feminist studies, and studies on racism

in Mexico, this article shows that the experience of racism produces corporeal practices

of erasure (borramiento). These are modifications in the ways of speaking, dressing,

and expressing oneself, whose intention is to discipline and normalize the body. The

testimonies reveal that the experience of racism produces feelings of loneliness, anger,

and grief, hence the necessity to avoid it. However, this erasure has long-term effects:

upon finishing university and returning to their communities of origin, the body is read

as "suspicious,” having erased the corporeal characteristics that constitute identity and

belonging, such as the Zapotec language, accent, and the use of traditional clothing.

This text intends to name the influence of racism on the becoming of subjects and its

long-term effects, even after the university trajectory has concluded.

“Becaria del Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y Humanidades, asesorada por la doctora Jahel
Lopez Guerrero, Programa de Becas Posdoctorales en la UNAM. Doctora en Estudios Feministas. Lineas de investiga-
cion: estudios del cuerpo, antropologia médica critica, antropologias feministas. Correo electrénico: patriciamatusa-
lonso@gmail.com/https://doi.org/0009-0000-0286-656X

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec
Sinectica 66 www.sinectica.iteso.mx



MUJERES INDIGENAS EN LA UNIVERSIDAD.
UN BREVE ESTADO DE LA CUESTION

os estudios que se han desarrollado en el ambito universitario sefialan que

las politicas de inclusidon en México han posibilitado la llegada de la poblacion

histéricamente excluida a espacios académicos. Cada vez hay mas estudiantes
indigenas al interior de las universidades y mas mujeres en carreras consideradas
masculinizadas (Chavez, 2008; Mingo, 2016). Sin embargo, las investigaciones tam-
bién muestran que no basta con el ingreso para resolver la inclusién académica,
pues las trayectorias educativas traen consigo una infinidad de experiencias discri-
minatorias que ponen en juego el bienestar y la vida misma.

Hay una importante produccion dedicada a sefialar los ejercicios de poder a los
que estan sujetas las universitarias. Respecto a la violencia de género, la investiga-
cion de Vasquez y Castro (2008) analiza las experiencias de un grupo de estudian-
tes de la universidad Chapingo. En los relatos descritos, las alumnas cuentan haber
vivido tristeza, soledad y vacio durante su paso por la universidad, lo cual las llevé
a establecer relaciones de pareja en las que terminaron enfrentando otro tipo de
problemas, como el hostigamiento sexual, la violencia en el noviazgo y el ejercicio
de su sexualidad con sentimiento de culpa, como explica Queta:

Carlos pasaba por lo mismo que yo... pues ademds de que estaba solo y olvidado, tam-
bién tenia depresidén [iniciamos] de una manera un tanto forzada, tal vez por la desespe-
racién de querer estar con alguien y no sentirnos tan solos (Queta, citada en Vasquez y
Castro, 2008 p. 721).

Al poco tiempo:

[Me prohibid] que les hablara a los demas, hasta a mis amigas; en los pasillos no debia
saludar ni mirar a nadie y en el comedor solo ver mi charola [...] él escogia la ropa que
debia ponerme y si no lo hacia no me dejaba salir de mi cuarto hasta que me ponialo que
él decia (Queta, citada en Vasquez y Castro, 2008 p.721).

La experiencia narrada es una de las tantas expresiones de violencia que viven las
mujeres en la universidad. Los resultados de la investigacién de Bermudez (2014)
no distan de esta realidad. A partir del trabajo con grupos focales, la autora clasifica
la violencia vivida por las estudiantes de la Universidad Auténoma de Ciencias y
Artes de Chiapas en violencia fisica, violencia psicoldgica y violencia sexual, y men-
ciona que los principales ejecutores son los profesores.

En otro estudio realizado en tres facultades de la Universidad Auténoma de
México (Mingo, 2016) se confirma que las mujeres universitarias estan sujetas a
multiples expresiones de violencia por parte de los profesores, los compafieros
de clase y la misma estructura institucional, lo cual repercute en sus niveles de
estrés en comparacion con los hombres. Por ejemplo, se observa que los alum-
nos, ademas de hostigar sexualmente a las mujeres, les atribuyen caracteristicas
de inferioridad: “Y el caso es que [las mujeres] no saben cémo trabajar, no saben
como. Les das un texto y no saben dar una opinion critica al respecto” (alumno
citado en Mingo, 2016, p. 6).

El clima de hostilidad empeora cuando se trata de licenciaturas como las de inge-
nieria, en las que pareciera que la escuela no esta hecha para las mujeres. Por ejem-
plo, las jovenes entrevistadas por Mingo (2016) refieren que no existen bafios para

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec
Sinectica 66 www.sinectica.iteso.mx



mujeres en todos los edificios de la facultad, situacién que las obliga a correr de un
piso a otro en busca de un bano, a hacer largas filas y a llegar tarde a clase.

La exclusion y la violencia machista, psicolégica y sexual es un gran problema de
vida para las jovenes universitarias y es motivo de atencion de distintas investiga-
ciones. En este texto, analizamos las experiencias de un grupo de mujeres zapotecas
del istmo de Tehuantepec. El objetivo es vislumbrar cémo nuestros contextos no son
solo patriarcales y machistas, sino también racistas, colocan a las mujeres de comu-
nidades indigenas en el lugar de la exclusion.

Para el desarrollo de nuestro argumento, utilizamos un entramado conceptual con-
formado por la nocién de practicas corporales desarrollado por la especialista en estu-
dios del cuerpo y feminismos Elsa Muiiiz. Asimismo, recurrimos a la nocién de logica ra-
cista de la socidloga y activista Monica Moreno. Con base en esta articulacion, podemos
comprender el papel del racismo en la produccion de subjetividades encarnadas.

Las investigaciones de Moreno (2008, 2012), fundadora del colectivo para elimi-
nar el racismo en México, son referencias obligadas a la hora de analizar el racismo
en el pais. En sus estudios sefiala que el racismo suele ser vivido como una experien-
cia individual e incdmoda, de ahi la imposibilidad de reconocerlo y denunciarlo. No
obstante, el racismo es aprehensible a través de las burlas por el acento o el color de
piel, y también de la preocupacion de las personas por mejorar su aspecto.

Al respecto, la categoria “practicas corporales” de la antropdloga mexicana Elsa
Muiiiz (2015) es fundamental para pensar el racismo como una experiencia que
pone al cuerpo en el centro de la cuestion. Por medio de las practicas que los indi-
viduos ejecutan sobre si mismos y sobre los otros se develan estructuras de poder,
agentes, creencias y representaciones del mundo. Los tintes y alaciados de cabello e
incluso la cirugia cosmética son practicas corporales que, lejos de ser individuales e
inconexas, dan cuenta de un contexto de normalizacién de los sujetos. Este analisis
cobra especial relevancia en el contexto mexicano, donde el proyecto del mestizaje
es un elemento central en la producciéon de subjetividades y la corporalidad mestiza
se asume como la mas cercana a la blanquitud (Moreno, 2008).

Con base en estas reflexiones, este articulo identifica las experiencias de racismo
que caracterizan la trayectoria universitaria de las mujeres zapotecas del istmo de
Tehuantepec. Utilizamos la categoria practicas corporales para analizar el racismo
no solo en su caracter discursivo, sino normalizador y productor de subjetividades
encarnadas. En un segundo momento, mostraremos cdmo el racismo que estas mu-
jeres vivieron durante la universidad tuvo efectos a largo plazo, en especial cuando
volvieron a sus comunidades de origen.

METODOLOGIA

La metodologia fue cualitativa y consistié en entrevistas semiestructuradas a tres
mujeres de entre 25 y 30 afios de edad que salieron de sus comunidades en el istmo
de Tehuantepec para estudiar la universidad. Las entrevistas se enfocaron en cono-
cer las experiencias durante la trayectoria universitaria.

En este trabajo, entendemos la trayectoria universitaria como un tiempo social que
permite analizar al menos tres tipos de transiciones y puntos de inflexion (Blanco,

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec
Sinectica 66 www.sinectica.iteso.mx



2011): la salida de la comunidad, la llegada al nuevo contexto y la posibilidad de re-
torno al lugar de origen, una vez terminados los estudios. Este enfoque permite com-
prender de manera profunda cdmo el racismo vivido en los espacios universitarios
participa en la produccion de subjetividades e identidades encarnadas.

En adherencia a los principios bioéticos, recurrimos a seudénimos para resguar-
dar la identidad de las participantes de la investigacion. Por otro lado, en algunos
pasajes del texto, recurro a la escritura en primera persona con la intencién de posi-
cionarme como una investigadora zapoteca que también ha sido parte de itinerarios
corporales producto de la interseccién de distintos dispositivos de poder.

UNA NOTA TEORICO-METODOLOGICA SOBRE RACISMO
Y PRACTICAS CORPORALES

La novela Americanah, de Chimamanda Ngozi (2013), aborda la historia de Ifeme-
lu, una joven nigeriana que lleg6 a Estados Unidos para estudiar la universidad y
que, harta del racismo, decidié transformar su corporalidad con alaciados de cabello
que, incluso, le quemaron el cuero cabelludo, tratamientos de belleza y un montéon
de practicas que permitieran disimular su negritud o, por lo menos, hacerla menos
incomoda para el ojo ajeno. Su historia hace pensar en todas las acciones que las
mujeres ponemos en marcha para borrar o controlar caracteristicas de nuestros
cuerpos que interpretamos como inapropiadas. Ifemelu pensaba en las dietas, en
los tintes de cabello, en el uso de cremas, fajas y ropa que parecen acercarnos a un
tipo de cuerpo mas correcto.

Si pensamos profunda y criticamente en las intervenciones corporales a las que
nos sometemos a lo largo de nuestras vidas, seguro podremos ver que lejos de ser
solo practicas de belleza o de “cuidado” propio, son acciones atravesadas por un
discurso discriminatorio que articula diversas formas de sexismo, racismo y dis-
criminacién. De esa manera, los cuerpos que no se ajustan a los ideales de belleza,
salud, juventud y blanquitud son sefialados de manera constante, a veces de forma
tan sutil que puede pasar inadvertida (Moreno, 2010; Muiiiz, 2011).

Todo acto discriminatorio es precedido por un ejercicio de diferenciacién basado
en estereotipos (Restrepo, 2012). Por lo regular, esta diferenciacion parte de algiin
rasgo de la materialidad que es leido, a la luz del contexto y momento histérico,
como lo distinto, lo que no importa y lo que hay que erradicar. Por eso, es comun
que, ante el sefialamiento, la primera accién que se pone en marcha sea situarse en
el camino de la encarnacién de la norma, es decir, que activemos acciones para no
ser discriminadas.

Si bien nunca logramos completar este proceso, las modificaciones corporales a
las que nos sometemos son una manifestacion del modo en que los sistemas de po-
der participan en la produccién de nuestras materialidades. Como Ifemelu, discipli-
namos nuestros cuerpos, a veces incluso los lastimamos, con la promesa de que asf
no viviremos mas discriminacion.

Durante el trabajo de campo, surgieron varias historias relacionadas con la mane-
ra en que el racismo durante la universidad interpela a las mujeres en todos los sen-
tidos, incluido el cuerpo. Muchas veces, al escuchar y transcribir los relatos de las

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec
Sinectica 66 www.sinectica.iteso.mx



compafieras, me senti conmovida, enojada y, sobre todo espejeada. Cuando platica-
ban sobre las burlas por los vestigios del zapoteco en su voz y sobre coémo habian te-
nido que reeducarse para pasar inadvertidas, inevitablemente pensaba en mi propia
trayectoria y en la manera en que nuestras experiencias tienen un origen sistémico.

Cuando iniciaron la universidad, mis compafieras y amigas llegaron a vivir en con-
textos distintos como “estudiantes foraneas”, lo cual implicé el contacto con nuevos
discursos y normativas sobre los cuerpos. La categoria de practicas corporales utili-
zada en este estudio se refiere no solo a las acciones reiteradas de los sujetos, sino a
los “discursos, instituciones, leyes, medidas administrativas, enunciados cientificos,
proposiciones filoséficas, morales, filantrépicas” (Muiiiz, 2014, p. 27) que intervie-
nen en la produccion de sujetos encarnados.

Las practicas corporales nos permiten nombrar los entramados de poder que
producen subjetividades y dar cuenta de su performatividad. Si bien nos materia-
lizamos en virtud de normas reguladoras, en la vida cotidiana vamos encontrando
formas de fugarnos y transformar el poder; sin que esto sea un proceso lineal, pro-
gresivo e igual para todas, por eso decimos que las practicas corporales son perfor-
mativas y, ademas, son histéricas (Butler, 1998; Muiiiz, 2014).

Los relatos de vida de las compafieras dan cuenta de la historicidad de sus practi-
cas corporales, las cuales estan intimamente marcadas por un discurso estatal que
coloca a las comunidades indigenas en el lugar del disciplinamiento y la regulaciéon
de los cuerpos, incluso en este tiempo histérico (Muiiiz, 2002). No obstante, aunque
en este momento el enfoque radica en los procesos de “borramiento corporal”, es
importante sefalar que las transformaciones sociales y politicas que caracterizan al
istmo de Tehuantepec hoy han originado otro tipo de acciones mas encaminadas a
la “reapropiacion corporal”.

La intencion de esta seccidn es comprender de qué manera el racismo, como pro-
ceso estructural de larga duracidn, esta produciendo a las mujeres del istmo de Te-
huantepec. El interés reside en las experiencias que las compafieras vivieron cuando
iniciaron la universidad, pues, de acuerdo con Moreno, forman parte de una légica
racista que “desconecta la experiencia personal del racismo del contexto social que
lo reproduce y borra los vinculos con su proceso histérico de formaciéon” (Moreno,
2010, p. 129).

Hoy, todavia resulta dificil reconocer practicas discriminatorias y violentas rela-
cionadas con el racismo y esto se debe a los procesos de mestizaje y homogeneiza-
cion dirigidos por el Estado en el periodo posrevolucionario y a que, desde finales
de los ochenta hasta la actualidad, México se reconoce como una nacion pluriétnica
y pluricultural (Muiiz, 2013), lo cual supondria que los mexicanos/as padecemos
otro tipo de violencias como el narcotrafico y la violencia feminicida, pero no expe-
riencias relacionadas con el racismo, el clasismo, la lesbofobia, entre otras. Cuan-
do nos centrarnos en las practicas corporales de borramiento y en las resistencias
cotidianas de las mujeres, nos abrimos a la posibilidad de discutir la forma en que
los procesos de discriminacion son normalizados y, a su vez, desnaturalizarlos, de
hacerlos conscientes.

Algunos fragmentos de las entrevistas semiestructuradas ilustran cémo la tra-
yectoria universitaria se caracteriza por las denominadas practicas corporales de

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec
Sinectica 66 www.sinectica.iteso.mx



borramiento, cuya intenciéon normalizadora consiste en “adaptar” el cuerpo, lo cual
significa borrar las marcas que develan el origen y la identidad, como el hecho de
hablar zapoteco, tener un acento regional y utilizar indumentaria tradicional.

“TIENES QUE ADAPTARTE PORQUE SI NO TE TRAGAN". ITINERARIOS DE
BORRAMIENTO

El inicio de la trayectoria universitaria de las participantes coincidi6 con su salida
de la comunidad. Salir del pueblo y encontrarse en una ciudad que nada tiene que
ver con el lugar propio abrié paso a conversaciones, amistades y experiencias que
fueron sumamente transformadoras. Esto también implic6 que su cuerpo, quiza por
primera vez, se encontrara ante una mirada ajena, con nuevos parametros para de-
finir y regular lo que se considera “normal” y “apropiado”.

La exclusion que las compaferas vivieron durante su estancia a la universidad
son actos performativos (Butler, 1998) que esconden discursos y normas sobre el
cuerpo. Mediante sus practicas corporales (Muiiiz, 2015), podemos analizar la ma-
nera en que el racismo las produce como sujetas y como opera en la vida cotidiana a
través de una “logica racista” (Moreno, 2010, p. 129).

De acuerdo con las compaiieras, la exclusion que vivieron durante la trayectoria
universitaria se caracteriza por la diferencia en la concepcion de la elegancia y del
buen vestir, ademas de las burlas que detonaba el hecho de hablar una lengua indi-
genay tener un acento.

En una entrevista con Liz, ella conté que cuando un profesor le pedia asistir a sus
clases con vestimenta formal, ella se vestia con su traje regional. En el istmo de Te-
huantepec, la elegancia y la formalidad de las mujeres tiene que ver con su atuendo
(Giebeler, 1997) . Incluso, existe el traje del diario, la enagua rabona para ocasiones
casuales y la enagua de olan para momentos que requieren mayor formalidad. No
obstante, aunque Liz cumplia con la nocién de formalidad que aprendié en casa,
para la mirada racista de sus maestros y compafieros, ella estaba muy lejos del buen
vestir: “A veces me costaba. Cuando los maestros nos pedian que nos vistiéramos
para presentar algo decian ‘traigan ropa elegante’ y yo decia ‘para mi la ropa elegan-
te es un traje, una enagua’” (Liz, entrevista, 2021).

El testimonio de Liz refleja el encuentro con una mirada que cataloga al cuerpo
como inferior y también vislumbra que, para regular los cuerpos, no es necesario un
ejercicio frontal del poder. Sin emitir una sola palabra, el cuerpo habla a través de la
mirada que manda la sefial de que algo se esta haciendo mal:

Lo primero que cambié fue la forma en cémo concebia “arreglarme” porque era una
pueblerina comun y corriente. Nunca me dijeron nada, pero te das cuenta cuando te
observan. Esa fue una y dije “pues no, la manera en que me estoy arreglando no es la
correcta” y ya no quise usar la ropa que tenia y tuve que comprarme ropa en las tiendas
donde compraban ropa, para verme cool (Josefina, entrevista, 2022).

Los dos testimonios muestran que, ante la experiencia del racismo, se inicié un iti-
nerario corporal caracterizado por el cambio de vestimenta. La regulacion del cuer-
po que se establece a partir de una mirada que regula y prescribe la manera correcta
de estar en el mundo obedece a las formas contemporaneas del racismo en México.

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec
Sinectica 66 www.sinectica.iteso.mx



De acuerdo con Moreno (2010,), “el racismo existe en México y sus formas de expre-
sion se articulan dentro de las experiencias cotidianas” (p. 133). Hoy, las practicas
racistas no tienen conexiones explicitas con las nociones de raza en que se basan
y son interpretadas por los sujetos como una experiencia incdmoda que genera el
deseo de ser normales y no ser insignificantes (Moreno, 2010, 2012).

A partir de la experiencia del racismo, las colaboradoras iniciaron un itinerario cor-
poral (Esteban, 2004) encaminado a borrar las caracteristicas fisicas y de representa-
cion que las hacian sentir como inapropiadas y, por desgracia, casi todas esas carac-
teristicas tienen que ver con la forma en que la identidad se inscribe en sus cuerpos:

La primera materia que llevé fue radio y mi maestro es muy clasista y lo primero que a mi
me dijo fue que yo no puedo hacer radio por mi voz que es muy de cascada y de ahi me lle-
gan a decir como en tercer semestre que tampoco puedo hacer televisién porque no tengo
el cuerpo, el estatus de belleza y digo bueno, ni radio ni tele. Sigo los semestres y me dicen
que tampoco puede hacer cine porque el comunic6logo no hace cine y digo ay, bueno qué
quieres pues que haga [...] fue muy dificil no solo para mi, sino para varios compaiieros,
la carrera es muy clasista, la carrera es muy de canones de belleza (Liz, entrevista, 2021).

En sus practicas corporales se evidencia una logica racista que organiza la vida co-
tidiana (Moreno, 2010), que rechaza la existencia de las corporalidades indigenas y
que, ademas, violenta a las mujeres generandoles vergiienza e incitdndolas a arran-
car de sus cuerpos todos esos simbolos mediante los cuales se construyen a si mis-
mas y se reconocen como parte de su comunidad. Esto, por supuesto, se convierte
en una ruptura biografica que interviene en la subjetividad y que, incluso, causa
padecimientos de etiologia politica y cultural.

Desde la perspectiva de la antropologia médica critica, los padecimientos son “do-
lores del alma, estados de tristeza, ansiedades o pesares” (Menéndez, 2005, p. 59)
que proceden de relaciones sociales. Es importante reconocer que las practicas ra-
cistas que caracterizan la llegada a la universidad son dispositivos productores de
padecimientos y malestares que se incrustan en el cuerpo y que, si bien se resisten
de muchas maneras, también definen y afectan la vida.

Al preguntarle a Josefina si recordaba alguna experiencia que la hubiera marca-
do en la universidad, ella hizo un relato sobre las burlas que recibié en la escuela
cuando sus compafieros y compafieras se dieron cuenta de que el zapoteco se habia
quedado en su lengua en forma de un marcado acento:

Siempre querian que hablara [...]. En una ocasién estdbamos en una clase y como le enten-
dia participaba, entonces me di cuenta que habia un grupito de morras que les daba gracia
que yo participara tanto porque hablaba cantadito “habla tq, habla ti” decian, no porque
quisieran que yo diera mi comentario, sino para burlarse de como yo hablaba. Se reian,
aunque todo lo que yo decia estaba perfectamente bien estructurado, no les importaba
eso, solo querian que hablara porque hablaba chistoso. Recuerdo que una vez, yo digo que
fue por morbo, querian que a fuerza dijera algo en zapoteco, o sea, que hablara algo, pero
largo, no solo como di “perro” no, no, que hablara algo largo para ver si se escuchaba chis-
toso como Nahuatl, como las que piden dinero en el zécalo [...] Hasta que lo entendi y dije
yo “estas pendejas se estan burlando de mi” y pues te esfuerzas, te esfuerzas en educarte
en todos los sentidos, desde como te sientas, cdmo saludas (Josefina, entrevista, 2022).

La experiencia de Josefina da cuenta de como para su nuevo contexto, ubicado en
la Ciudad de México, ser zapoteca significaba ser pobre y ser sujeta de burlas. En
este caso, las risas y la representacion de la mujer indigena como “aquella que pide

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec
Sinectica 66 www.sinectica.iteso.mx



dinero en el zocalo” es el reflejo de un discurso estatal que propone al mestizaje
como la Unica forma de progreso, desarrollo, bienestar y buen vivir y que vincula a
los cuerpos no mestizos con la pobreza y el desamparo (Moreno, 2008, 2010, 2012;
Muiiiz, 2013). La experiencia que Josefina estaba viviendo intentaba, a través de la
verglienza, borrar el orgullo y el amor propio (Dalton, 2010) que se construye al
interior del istmo de Tehuantepec, desde el nacimiento hasta la muerte.

Una experiencia similar ocurri6 con Liz, quien era sefialada en forma constante
por su escritura aparentemente informal, mas cercana a la platica que a la escritura
académica:

Recuerdo que con la cuestion de escribir me decian que yo escribo como hablo, me de-
cian “no esta bien porque escribes como hablas” y a veces yo les decia “se trata de eso,
que la historia que estoy contando es de donde yo vengo y obvio la voy a contar como
yo hablo”, entonces desde ahi ya empiezas a cuestionarte y a decir o te defiendes o te
cambian (Liz, entrevista, 2022).

El significado para las interlocutoras de “educarse en todos los sentidos” era discipli-
nar su cuerpo, regularlo y asi intentar que las caracteristicas corporales que detona-
ban la burla no salieran a la luz. Sus practicas corporales se constituyeron como una
forma de sobrevivir al racismo y, en consecuencia, el cuerpo se coloc6 en el lugar de
lo modificable, y se convirtié en el campo de accién, pues “al cambiarlo se pretende
cambiar su existencia y crear una identidad mas favorable” (Le Breton, 2007, p. 25).

Lo que subyace a las practicas corporales de borramiento que advertimos en los
testimonios son las practicas contemporaneas del racismo llevadas a cabo por las
personas que conforman su nuevo contexto (Moreno, 2010): “Nunca me dijeron
nada, pero te das cuenta cuando te observan”, afirma Josefina.

Volviendo con Le Breton (2007), el cuerpo es el campo de acciéon del sujeto, no sin
contradicciones, pues mientras busca individualizarse, se asimila a otros cuerpos.
En este sentido, “pulirse” implica un conjunto de practicas corporales que produje-
ron y encarnaron a Josefina como una joven citadina y, con ello, evito burlas y temo-
res por su corporalidad:

Pues te pones un chip en el que casi casi te sientes de ahi, porque si no es asf la gente es
muy clasista y tuve que cambiar muchas cosas ;no? como la forma de expresarme, cam-
biar algunos gustos en comida porque totalmente alla la comida es distinta (Josefina,
entrevista, 2022).

Segun Le Breton (2007), 1a concepcién del cuerpo como entidad modificable es ca-
racteristica de la modernidad tardia, la cual se empeiia en escindir al sujeto de si
mismo, y crear la ficcidon de que la materialidad es un alter ego susceptible al perfec-
cionamiento (Le Breton, 2007). Con la intencion de perfeccionarse, el sujeto se so-
mete a técnicas de regulacion que le dan la ilusion de tener el control sobre si mismo
y, a su vez, le permite enfrentarse y resistir a la demanda de cuerpos hegemonicos,
sin rastros de diversidad.

Sin embargo, la mirada de Le Breton (2007) coloca al cuerpo como lo otro y no
como el si mismo; por eso, en este trabajo utilizamos la nocién de practicas cor-
porales (Muiiiz, 2014, 2015), con lo cual desestabilizamos la escision del sujeto y
confrontamos una concepcion del cuerpo caracteristica de la modernidad tardia.
A través de las practicas corporales, desafiamos una idea de lo corporal separado

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec
Sinectica 66 www.sinectica.iteso.mx



del sujeto mismo. En este sentido, cuando los testimonios refieren a “adaptarse”,
“educarse”, “pulirse”, sabemos que hablan de practicas corporales (Mufiiz, 2015),
mediante las cuales sobrevivieron a la exclusion, pero, al mismo tiempo, a través de

las cuales se produjeron como sujetas encarnadas.

“LA SOSPECHA DEL CUERPO". EFECTOS A LARGO PLAZO DEL RACISMO

El proceso de desdibujamiento de si mismas en aras de una mayor aceptacién no
es inocuo; conlleva impactos en la vida que es imprescindible tener en cuenta para
poder comprender las consecuencias a largo plazo de un dispositivo de poder que
parece ser “inofensivo”, invisible e inaprensible tedrica y metodolégicamente (Mo-
reno, 2010). Al ordenar los datos de campo, observamos que nuestras interlocuto-
ras comparten “la sospecha del cuerpo”, caracterizada por la preocupacion de ser
confrontadas por no hablar la lengua y por no “verse” como istmefias.

En la actualidad, las participantes de esta investigacion trabajan como artistas,
investigadoras y activistas en el istmo. No obstante, ellas no viven de manera defi-
nitiva alli, no hablan zapoteco a la perfeccién ni utilizan la indumentaria tradicional
en la vida cotidiana, lo cual les ha ocasionado confrontaciones y la preocupacion de
lucir, a ojos de algunos miembros de la comunidad, como citadinas y extranjeras:

Alo largo de estos afios he visto y escuchado frases como “td no eres de tu comunidad por-
que no hablas lalengua” y entonces uno tiene esa piedrita de preguntarnos ;tendran razén?,
pero también uno se cuestiona ;por qué no me ensefiaron? Y es aqui donde entra la historia
personal de cada uno. En la que nuestros abuelos y padres tuvieron que pasar por muchas si-
tuaciones adversas por hablar una lengua. Discriminacidn, violencia y entonces esto se vuel-
ve algo doloroso [...] esto no significa que no somos de ese lugar porque entonces por qué
siempre nos preguntamos ;por qué quiero regresar a ese lugar? ; Por qué mi lugar feliz es es-
tar cerca de mi comunidad? ;Por qué afioro tanto la comida de mi pueblo? ; Por qué celebro
las tradiciones de mi pueblo aun a la distancia? (Imelda, publicacién en Instagram, 2022).

Esta sospecha refleja los efectos del racismo en los procesos de materializacién de
los sujetos. Como hemos visto, su trayectoria universitaria requirié no solo un cam-
bio de casa y paisaje, sino también un cambio de su propia apariencia, en funcién de
ser aceptadas por parte de su nuevo grupo. Fue por tomar el cuerpo en su propia
mano que resistieron al racismo; no obstante, ahora su materialidad las enajena de
su comunidad, como si con su cuerpo se hubiera borrado su identidad y su perte-
nencia étnica. Al volver no son las mismas, ni siquiera corporalmente, lo cual tiene
implicaciones en el modo en el que son recibidas:

Creo que haber salido hizo que madurara rapido en ese sentido y que hablara con mas
propiedad, que muchos de mis habitos se pulieran. Yo recuerdo que cuando llegaba de
nuevo al pueblo me decian chilanga ;no? porque decian que yo repetia patrones y no
es que uno repita patrones, simplemente creo que tienes que adaptarte porque si no te
tragan, o sea, esa ciudad te traga y si te traga ahi te pierdes yo creo [...] En mi casa no
entendian por qué yo habia cambiado tanto, ellos pensaban que yo de cierta manera re-
chazaba quien era y no era eso, era simplemente que fue como la forma de protegerme
de todo eso [...] después me di cuenta que yo también habia hecho esta construccién y lo
habia provocado de cierta manera ;no? porque yo habia buscado parecerme a alguien de
ciudad, a alguien con mucha propiedad y mucha educacion (Josefina, entrevista, 2022).

La sospecha del cuerpo produce subjetividades y materialidades hibridas que las
colocan, simultaneamente, dentro y fuera de la comunidad. Con esto en considera-
cion podemos decir que el racismo es un dispositivo de poder que articula practicas

10

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec

Sinéctica 66 www.sinectica.iteso.mx



discriminatorias y discursos como el del mestizaje y, de igual manera, que a través
del efecto de una légica racista, produce materialidad, subjetividad y experiencia
(Moreno, 2010, 2012; Muiiz, 2013; Scott, 2001) que interpela a quienes lo viven no
solo durante su estancia en la universidad, sino incluso afios después.

REFLEXIONES FINALES

Este articulo muestra que el racismo vivido por mujeres zapotecas del istmo de
Tehuantepec durante su trayectoria universitaria no es un episodio aislado ni abs-
tracto: es una fuerza concreta que se encarna, disciplina y transforma los cuerpos.
Podemos comprender el racismo como un dispositivo de poder que interviene en la
produccién de subjetividades encarnadas.

Los testimonios y la categoria de practicas corporales nos ayudaron a rastrear el
racismo desde su efecto materializador. Notamos los itinerarios corporales de borra-
miento que las participantes pusieron en marcha para sobrevivir a la exclusion que se
vive en las aulas y que es ejercida por parte de la misma comunidad académica.

Al poner en el centro de la cuestion las practicas corporales, este trabajo propone
una mirada que entrelaza el racismo estructural con sus efectos subjetivos y mate-
riales. Uno de los hallazgos centrales es que el racismo universitario no termina con
el egreso ni con el abandono del aula: sus huellas se extienden en el tiempo y afectan
el regreso a las comunidades.

Las mujeres aqui entrevistadas conviven con la sospecha sobre sus cuerpos. Al ha-
berse moldeado mediante practicas corporales que implican el disciplinamiento y la
normalizacion de los cuerpos, ya no son vistas de la misma forma por la comunidad
de origen. Esta transformacion, lejos de representar una emancipacién o movilidad
social, genera una sensacion de extranjeria en ambas direcciones: en la ciudad, sus
cuerpos fueron objeto de escrutinio y adaptacién; en su comunidad, son percibidos
como cuerpos desarraigados, sospechosos de haber olvidado su raiz.

Este hallazgo permite pensar el racismo como un sistema de exclusiéon presente
en la universidad, pero también como un dispositivo de poder de larga duracion
que produce subjetividades encarnadas, complejas y contradictorias. Las mujeres
zapotecas que participaron en esta investigaciéon no solo transformaron su aparien-
cia para poder continuar sus estudios, sino que, al hacerlo, también modificaron la
forma en que son vistas y reconocidas en los espacios comunitarios. Esta tension
revela que el racismo transforma no solo el devenir, sino también los procesos de
pertenencia cultural y los vinculos que se establecen con la comunidad.

Finalmente, este trabajo abre preguntas fundamentales: ;como se reinscribe la
identidad tras el borramiento? y ;qué papel deberian jugar las universidades para
generar condiciones de reconocimiento, reparacion y reapropiacion? Reconocer el
racismo como una forma de violencia que tiene efectos tanto en la universidad como
en el retorno a los territorios es, quiza, un paso necesario para pensar espacios edu-
cativos que no reproduzcan légicas de exclusion.

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec
Sinéctica 66 www.sinectica.iteso.mx 1 1



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Bermudez-Urbina, F. M. (2014). “Aqui los maestros no pegan porque ya no se
acostumbra”. Expresiones de la violencia hacia las mujeres en la Universidad
de Ciencias y Artes de Chiapas. Peninsula, vol. 9, num. 2, pp. 15-40. https://
doi.org/10.1016/S1870-5766(14)71798-2

Blanco, M. (2011). El enfoque del curso de vida: origenes y desarrollo. Re-
vista Latinoamericana de Poblacion, vol. 5, num. 8, pp. 5-31. https://doi.
org/10.31406/relap2011.v5.i1.n8.1

Butler, ]. (1998). Actos performativos y constitucién del género: un ensayo so-
bre fenomenologia y teoria feminista. Debate Feminista, nim.18, pp. 296-312.
https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.1998.18.526

Chavez Arellano, M. E. (2008). Ser indigena en la educacion superior. ;Desven-
tajas reales o asignadas? Revista de la Educacién Superior, vol. 4, nim. 148, pp.
31-55. http://publicaciones.anuies.mx/revista/148/1/3/es/ser-indigena-
en-la-educacion-superior-desventajas-reales-o-asignadas

Dalton, M. (2010). Mujeres: género e identidad en el istmo de Tehuantepec, Oaxa-
ca. Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social.

Esteban, M. L. (2004). Antropologia del cuerpo. Género, itinerarios corporales,
identidad y cambio. Bellaterra.

Giebeler, C. (1997). “La presencia”: importancia del traje en Juchitan. En V. Ben-
nholdt-Thomsen (coord.). Juchitdn, la ciudad de las mujeres. Instituto Oaxa-
quefio de las Culturas.

Le Breton, D. (2007). Adids al cuerpo. La Cifra Editorial.

Menéndez, E. (2005). Intencionalidad, experiencia y funcién: la articulacién
de los saberes médicos. Revista de Antropologia Social, nam. 14, pp. 33-69.
https://revistas.ucm.es/index.php/RASO/article /view/RASO0505110033A

Mingo, A. (2016). “jPasen a borrar el pizarron!” Mujeres en la universidad.
Revista de la Educacion Superior, vol. 45, nam. 178, pp. 1-15. https://doi.
org/10.1016/j.resu.2016.03.001

Moreno Figueroa, M. (2012). “Linda morenita”: el color de la piel, la belleza y
la politica del mestizaje en México. Entretextos, vol. 4, nam. 11, pp. 82-95.
https://doi.org/10.59057 /iberoleon.20075316.201211576

Moreno Figueroa, M. (2010). Mestizaje, cotidianidad y las practicas contempo-
raneas del racismo en México. En E. Cunin (coord.). Mestizaje, diferencia y
nacion. Lo “negro” en América Central y el Caribe (pp. 129-169). Instituto Na-
cional de Antropologia e Historia.

Moreno Figueroa, M. (2008). Negociando la pertenencia: familia y mestizaje en
México. En P. Wade, F. Urrea Giraldo y V. V. Mara (coords.). Raza, etnicidad y
sexualidades: ciudadania y multiculturalismo en América Latina (pp. 1-25).
Centro de Estudios Culturales, Universidad Nacional de Colombia.

Muiiiz, E. (2015). Las practicas corporales. De la instrumentalidad a la compleji-
dad. En E. Muiiiz (coord.). El cuerpo, estado de la cuestion (pp. 29-62). La Cifra.

Muiiz, E. (2014). Practicas corporales: performatividad y género. A manera de
introduccién. En E. Muiiz (coord.). Prdcticas corporales: performatividad y
género (pp. 9-37). La Cifra Editorial.

Muiiiz, E. (2013). Del mestizaje a la hibridacién corporal: la etnocirugia como
forma de racismo. Némadas, nim. 38, pp. 81-97. https://nomadas.ucentral.

12

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec
Sinectica 66 www.sinectica.iteso.mx



edu.co/index.php/component/content/article/11-cuerpos-otros-subjetivi-
dades-otras-nomadas-38/87-del-mestizaje-a-la-hibridacion-corporal-la-et-
nocirugia-como-forma-de-racismo

Muiiiz, E. (2011). La cirugia cosmética ;un desafio a la “naturaleza”? Belleza y
perfeccién como norma. Universidad Auténoma Metropolitana.

Muiiiz, E. (2002). Cuerpo, representacién y poder I. México y las politicas de re-
construccion nacional 1920-1934. Universidad Autonoma Metropolitana.

Ngozi Adichie, C. (2013). Americanah. Titivillus.

Restrepo, E. (2012). Intervenciones en teoria cultural. Editorial Universidad del
Cauca.

Scott, J. W. (2001). Experiencia. La Ventana, num. 13, pp. 42-73. https://doi.
org/https://doi.org/10.32870/lv.v2i13.551

Vasquez Garcia, V. y Castro, R. (2008). “;Mi novio seria capaz de matarme?”
Violencia en el noviazgo entre adolescentes de la Universidad Auténoma
Chapingo, México. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, Nifiez y Ju-
ventud, vol. 6, num. 2, 709-728. https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/
bitstream/CLACS0/2969/1/art.VeronicaVasquez.pdf

Matus Alonso. Cuerpo y racismo en la trayectoria universitaria de mujeres zapotecas del istmo de Tehuantepec
Sinéctica 66 www.sinectica.iteso.mx 1 3



