
 
Presentación 

ISSN: 2007-7033 | Núm. 66 | e1812 | Sección: presentación | 

Elisa Martina de los Ángeles Sulca*  
Nayra Eva Cachambi Patzi** 

Monica Sonia Chacoma***  

doi: 10.31391/NELJ6289 

* Doctora en Ciencias de la Educación por la Universidad Nacional de la Plata. Profesora en Ciencias de la Educación por la 
Universidad Nacional de Salta (UNSa). Investigadora asistente del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas 
(CONICET), con sede en el Instituto de Investigaciones en Ciencias Sociales y Humanidades de la UNSa. Líneas de investiga-
ción: desigualdad, racismo y estudiantes indígenas. Correo electrónico: elysulca@gmail.com/https://orcid.org/0000-0003-
0405-0729
**  Profesora en Ciencias de la Educación por la Universidad Nacional de Jujuy. Becaria doctoral del CONICET, con lugar de trabajo 
en el Centro de Investigaciones Sociales y Educativas del Norte Argentino de la UNSa. Líneas de investigación: formación docen-
te, interculturalidad, diversidad cultural, racismo y pueblos indígenas. Correo electrónico: cachambi.nayra.fhycs@gmail.com/
https://orcid.org/0000-0003-1012-3920 
***  Doctora en Educación y magíster en Psicología Social por la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de 
Cuyo. Profesora en Sociología por la Facultad de Ciencias Sociales (FACSO) de la Universidad Nacional de San Juan (UNSJ). In-
vestigadora en el Instituto de Investigaciones Socio Económicas (FACSO/UNSJ). Líneas de investigación: educación escolar y 
formativa, racismo, otredad/es, interculturalidad. Correo electrónico: chacoma.unsj.cuim@gmail.com/https://orcid.org/0009-
0003-2707-0834 

 

Este dossier reúne un conjunto de producciones académicas que caracterizan las expresiones del 
racismo como cosmovisión ideológica dominante subalternizante de las poblaciones indígenas, 
afrodescendientes y migrantes. Desde una mirada crítica centrada en distintas instituciones 

educativas, los trabajos visibilizan los discursos, las prácticas cotidianas de la convivencia y la trans-
misión de saberes que encierran expresiones de racismo. Cada aporte ofrece una mirada situada de 
esta problemática, describe su forma de manifestación y los efectos que produce en términos de des-
igualdad, exclusión, segregación y desubjetivación. Bhabha (2002) sostiene que, para luchar contra el 
racismo, primero es necesario comprender cómo se construye, se camufla y se expresa. Conocer cómo 
está construido es el primer paso para desarmar tan complejo artificio social.

Entendemos al racismo como una herramienta biopolítica de clasificación y jerarquización de la exis-
tencia humana que legitima la construcción de distinciones entre sujetos considerados civilizados e inci-
vilizados, dignos e indignos, subalternizados y no subalternizados. Su genealogía se vincula con posicio-
namientos eugenésicos que sostienen la idea del “buen nacer” (Galton, 1883) estableciendo criterios para 
determinar quiénes merecen ser parte de una sociedad “normal”. Aunque sus raíces pueden rastrearse 
incluso hasta Platón –quien en La República planteaba que la mejora de la sociedad dependía del naci-
miento de seres “aptos”–, estas concepciones se consolidaron en proyectos modernos y contemporáneos 
que impulsaron políticas de exterminio y control poblacional: desde el holocausto nazi hasta programas de 
esterilización de mujeres indígenas y afrodescendientes en Estados Unidos y Perú, el etnocidio al pueblo 
de Napalpí en la Provincia de Chaco, Argentina, entre otros. En todos los casos, el racismo se justificó como 
una forma de “aliviar”, a través del exterminio, a la sociedad de quienes eran considerados inferiores.



2 Presentación
Sinéctica 66 www.sinectica.iteso.mx

En la actualidad, el racismo constituye una dimensión estructural y constitutiva 
de las sociedades latinoamericanas. A pesar de la abundante evidencia científica que 
demuestra la inexistencia biológica de las razas humanas, su vigencia persiste como 
ideología, como sistema de dominación y como forma cotidiana de interacción. Lo 
entendemos, por tanto, como un sistema ideológico y político que articula lógicas de 
diferenciación e inferiorización, y que opera en todos los espacios sociales posibles, 
incluido —y con especial intensidad y alcance— el ámbito de la educación formal.

Desde esta perspectiva, el racismo puede describirse como una práctica social 
y sistémica que, a través de discursos pedagógicos y culturales, ha sido histórica-
mente enseñada, naturalizada y convertida en un régimen de poder. Como sistema 
de dominación, conjuga mecanismos de subordinación sustentados en categorías 
como raza, pertenencia étnica, clase social, religión, entre otros. Se expresa median-
te prácticas sociales tanto explícitas como implícitas que legitiman procesos de des-
igualdad en los planos económico, político, social y educativo. Las prácticas racistas 
se producen, reproducen y se perpetúan a través de normas, comportamientos, dis-
cursos institucionales y estructuras de sentido común (Essed, 1991).

La diversidad pluricultural y plurilingüística que caracteriza a las sociedades la-
tinoamericanas también está presente en los espacios de educación primaria, se-
cundaria, superior universitaria y de formación docente. Sin embargo, esta diver-
sidad se enfrenta a instituciones configuradas a partir de matrices uninacionales, 
monolingües y monoculturales, en las que se reproducen prácticas y discursos de 
discriminación, invisibilización y estigmatización con raíces históricas profundas 
(Van Dijk, 2016).

Reconocer estas tensiones implica asumir que la escuela no es un espacio neutral, 
sino un territorio en disputa donde operan múltiples formas de racismo y prácticas 
de racialización que afectan de manera directa a los sujetos pedagógicos cultural-
mente diversos. Es importante destacar que la educación formal —institucionali-
zada, ordenada, sistemática y duradera— ha sido por tradición presentada como 
una vía de ascenso social, progreso económico e integración cultural. Este relato 
meritocrático ha contribuido a que se la perciba solo como transmisora de conoci-
mientos, ocultando su papel histórico en la normalización de jerarquías raciales y 
en la producción de subjetividades ajustadas a un modelo cultural dominante (Cha-
coma, 2020). Lejos de ser ajena al racismo, la educación formal participa en forma 
activa en la configuración de criterios de clasificación y jerarquización, pertenencia 
y legitimidad, que sitúan a ciertos estudiantes como “normales” y a otros como “di-
ferentes”, “problemáticos” o “deficitarios”.

En este marco, las ideologías racistas y xenófobas se muestran de forma natura-
lizada en la vida escolar, organizando las relaciones pedagógicas. Estas lógicas se 
expresan en expectativas diferenciadas, en la corrección de modos de hablar y com-
portarse, en la omisión de saberes comunitarios, en la deslegitimación de lenguas 
y prácticas culturales no hegemónicas, en la patologización de la diferencia, en la 
vigilancia sobre ciertos cuerpos y en la minimización sistemática de experiencias de 
discriminación. Se trata de mecanismos que, aunque con frecuencia sutiles, produ-
cen formas de exclusión simbólica, existencial y material. 

Así como en la sociedad el racismo adopta diversas formas, al interior de las ins-
tituciones educativas se manifiesta tanto mediante expresiones explícitas de odio 



3Presentación
Sinéctica 66 www.sinectica.iteso.mx

como a través de prácticas naturalizadas y sutiles, muchas veces legitimadas por 
el sentido común. Estas incluyen apodos, burlas, sospechas, gestos, expectativas, 
omisiones, segregaciones y tratos diferenciados que deshumanizan al otro (Sulca y 
Kaplan, 2024; Wieviorka, 2009). Este tipo de manifestaciones, a menudo encubier-
tas, constituyen uno de los mecanismos más eficaces de reproducción del racismo, 
porque suelen pasar inadvertidas y ser socialmente toleradas. 

Para comprender la complejidad de estas expresiones, es necesario distinguir 
algunas de las dimensiones en las que se despliega el racismo dentro del sistema 
educativo. En la dimensión institucional, este se materializa a través de normas, pro-
cedimientos y culturas organizacionales que, bajo una aparente neutralidad, repro-
ducen jerarquías étnico-raciales. También se expresa en criterios de admisión que 
favorecen determinados perfiles socioculturales, e incluso en la ausencia de meca-
nismos eficaces para denunciar situaciones de discriminación racial. La manera en 
que las instituciones gestionan —o ignoran— la diversidad sociocultural del estu-
diantado revela la persistencia de lógicas racistas. 

En la dimensión curricular, el racismo se reproduce mediante contenidos mono-
culturales que invisibilizan —por decisión, error u omisión— los saberes, lenguas y 
memorias de comunidades indígenas, afrodescendientes y migrantes. La prevalencia 
de enfoques eurocéntricos y de lógicas monoculturales excluye “epistemologías otras” 
profundamente relevantes para los territorios donde se sitúan las instituciones edu-
cativas. Esta omisión no solo distorsiona la comprensión de la historia y la cultura, 
sino que también produce la idea de que dichos conocimientos carecen de valor aca-
démico y no tienen un lugar legítimo en el aula. La falta de representatividad en libros 
de texto, imágenes y referentes científicos refuerza esta exclusión simbólica. 

De este modo, el racismo produce múltiples efectos en la transmisión de saberes. Se 
manifiesta en la selección y distribución arbitraria de los significados culturales que 
se consideran válidos y necesarios para construir una sociedad “de bien”, los cuales 
son legitimados a través de títulos y certificaciones monopolizados por instituciones 
monoculturales y uninacionales (Chacoma, 2020). En consecuencia, se excluyen los 
conocimientos producidos por grupos subalternizados y se imponen cosmovisiones 
que promueven una única forma legítima de entender el mundo. Palermo (2010) ha 
denominado a esta forma de exclusión como violencia epistémica, al referirse a la ne-
gación sistemática de otras culturas dentro de las instituciones educativas. 

En la dimensión didáctica, el racismo se expresa en las prácticas de enseñanza y 
en las decisiones pedagógicas que asumen los docentes frente al grupo-clase. Es-
tas prácticas regulan las formas de enseñar, las oportunidades de aprendizaje, la 
participación del estudiantado y los criterios de evaluación. Esto incluye un menor 
acompañamiento a estudiantes racializados, bajo la presunción de que carecen de 
las capacidades intelectuales para aprender; la patologización de sus características 
culturales; la selección de ejemplos, ejercicios y materiales que reproducen estereo-
tipos; y la aplicación de instrumentos de evaluación que no consideran las desigual-
dades socioculturales de origen. 

En términos simbólicos y subjetivos, el racismo no solo golpea al cuerpo racializa-
do hasta la muerte o la agonía, “sino que, mediante una violencia lenta y prolongada 
de negación, provoca el descenso de lo humano a lo no humano” (Nayar, 2020, p. 
223). Genera desafectos, desapego y distancia entre los grupos que se perciben a sí 



4 Presentación
Sinéctica 66 www.sinectica.iteso.mx

mismos como superiores, y aquellos a quienes subordinan y consideran de menor 
valía social. Este muro simbólico, históricamente construido, refuerza una distancia 
afectiva que deshumaniza a los grupos inferiorizados y los priva de reconocimiento 
por parte de quienes sostienen creencias y sentimientos de superioridad. 

Segato (2007) se refiere a un racismo emotivo, que se manifiesta mediante un 
lenguaje cargado de afectos negativos como odio, rechazo, desprecio, enojo, miedo, 
rencor o resentimiento hacia personas que exhiben trazos raciales a través de sus 
cuerpos, costumbres, valores o creencias. Esta forma de racismo se experimenta 
como humillación, desamparo, impotencia, invisibilización e inferiorización. En este 
sentido, el racismo se convierte en una experiencia “insoportable y frustrante” y, por 
lo tanto, desubjetivante (Wieviorka, 2009, p.126). 

De este modo, podemos afirmar que los efectos del racismo se manifiestan como pro-
cesos de exclusión, autoexclusión y experiencias de dolor social. Para Fanon (2008), la 
marginación del Otro estigmatizado consiste en ubicarlo en el lado inferior de una línea 
divisoria que él denomina “zona del no ser”, mientras que el Yo dominante habita la 
“zona del ser” (p. 12). Así, el racismo conlleva inevitables procesos de deshumanización.

Esta deshumanización implica un complejo interjuego de poder en torno a la re-
presentación de los sujetos que se reconocen a sí mismos ante la ubicuidad de su 
ser, en territorios que les generan la sensación de estar dentro solo por momentos, 
y fuera casi de forma permanente. La pertenencia y la ajenidad, la adscripción y la 
desadscripción, se entrecruzan con el dolor de una fatalidad percibida: la idea de 
que nada puede hacerse frente a territorios educativos profundamente racistas y 
racializantes. Esto da lugar a la vivencia concreta de una existencia desde la margi-
nalidad: desde la orilla, la exclusión, la expulsión social, la segmentación espacial y 
la segregación territorial, junto con un deseo profundo y doloroso de “no querer ser 
siendo” (Guaymás y Chacoma, 2023, p. 9).

En la escuela, este fenómeno incide en las trayectorias educativas del estudianta-
do racializado, afectando sus derechos, limitando su participación y oportunidades 
de aprendizaje, impactando su autoestima y, en muchos casos, obstaculizando su 
continuidad en el sistema educativo. Para las infancias y juventudes racializadas, las 
experiencias de racismo dejan marcas subjetivas profundas que no solo dañan su 
autoimagen escolar, sino que inciden en la permanencia, el rendimiento y la posibi-
lidad de concluir sus estudios. 

Según Wieviorka (2009), cada estudiante que sufren exclusión social suele pade-
cer una forma de apartheid escolar. En este sentido, la escuela puede reforzar, cons-
ciente o inconscientemente, las lógicas del racismo; sin embargo, también puede 
constituirse en un espacio de resistencia, siempre que oriente sus prácticas a des-
naturalizar el racismo y a reparar simbólicamente las heridas sociales que este pro-
duce. La figura docente desempeña un papel central en este proceso. Como agentes 
de socialización, sus prácticas pueden desafiar las desigualdades o, por el contrario, 
reproducirlas. Cuando operan la sospecha, la expectativa reducida, la condescen-
dencia o el trato diferencial, el aula se transforma en un espacio donde el racismo 
escolar se normaliza (Castillo y Caicedo, 2022; Larrañaga, 1996).

La persistencia de estas representaciones genera lo que Aranda (2011) denomina 
un sistema circular difícil de quebrar sin intervenciones deliberadas. Considerar las 



5Presentación
Sinéctica 66 www.sinectica.iteso.mx

diversas formas de manifestación del racismo, en particular en el sistema educa-
tivo, resulta clave para comprender los obstáculos, desafíos y oportunidades que 
enfrentan quienes investigan, enseñan y aprenden desde territorios marcados por 
la desigualdad étnico-racial. Como plantean Baronnet y Morales-González (2018), 
preguntarse qué significa ser docente o estudiante en sociedades atravesadas por 
el racismo implica reconocer que no se trata de un problema del pasado, sino de 
una herida abierta que se reactualiza constantemente y exige ser atendida desde la 
investigación, la formación docente y las políticas públicas.

En el contexto de la modernidad reciente, el anudamiento traumático entre me-
moria y olvido no puede resolverse mientras no se reconozca la magnitud de lo per-
dido y destruido, condición básica para el reconocimiento de lo que aún permanece 
vivo en el interior del sujeto. De allí que el espacio intersubjetivo se configure como 
el lugar donde el acto de recordar adquiere una connotación siempre abierta a nue-
vas significaciones (Kovalskys, 2006, p. 13).

De esta manera, el desafío no radica solo en que las escuelas no sean racistas, sino 
en que asuman un compromiso activo con el antirracismo, educando activamente 
contra toda forma de discriminación racial. Resulta urgente pensar en una educa-
ción intercultural transversal que atraviese todo el sistema educativo, tanto obliga-
torio como no obligatorio, y que tenga como brújula una “geopedagogía” (Unda y 
Gutiérrez, 2015), entendida como una propuesta capaz de reconocer las caracterís-
ticas socioculturales y territoriales que configuran las formas y los ritmos con que 
los sujetos transitan sus trayectorias educativas.

Referencias bibliográficas
Aranda, V. (2011). Reflexión y análisis de políticas y prácticas innovadoras a la 

luz de las representaciones sociales y de la necesidad de una educación in-
tercultural en la formación inicial docente. Estudios Pedagógicos, vol. XXXVII, 
núm. 2, pp. 301-314.

Baronnet, B. y Morales-González, M. (2018). Racismo y currículum de educa-
ción indígena. Revista Ra Ximhai, vol. 14, núm. 2. 

Bhabha, H. K. (2002). El lugar de la cultura. Manantial.
Castillo Guzmán, E. y Caicedo Ortiz, J. A. (2022). El racismo escolar. Debates edu-

cativos y crónicas. Editorial Universidad del Cauca. 
Chacoma, M. S. (2020). Educación superior y pueblos originarios en San Juan. 

Representaciones sociales e interculturalidad. Tesis doctoral, Facultad de Filo-
sofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo. 

Essed, P. (1991). Understanding everyday racism. An interdisciplinary theory. 
Sage Publications.

Fanon, F. (2008). Piel negra, máscaras blancas (trad. R. Philcox). Grove Press.
Galton, F. (1883). Inquiries into Human Faculty. Edic. 1907, reimpresión 1911. 

pp.17.
Guaymás, A. y Chacoma, M. S. (2023). La constitución de las adolescencias in-

dígenas en el marco de las experiencias traumáticas del recuerdo. En P. Vom-
maro y E. Pérez (comps.). Las adolescencias en la Argentina, volumen III. Un 
desafío necesario (pp.137-156.). Grupo Editor Universitario. 



6 Presentación
Sinéctica 66 www.sinectica.iteso.mx

Kovalskys, J. (2006). Trauma social, modernidad e identidades sustraídas: nue-
vas formas de acción social. Psykhe, pp. 13-24. 

Larrañaga, O. (1996). Prejuicio y discriminación: la construcción del racismo en 
la escuela. Editorial Cuarto Propio.

Nayar, P. K. (2020). Fanon y la biopolítica. En D. J. Byrd y S. Javad (eds.). Frantz 
Fanon y la teoría social emancipadora: una perspectiva desde los desdichados 
(pp. 217-230). Shine.

Palermo, Z. (2010). Una violencia invisible: la colonialidad del saber. Cuadernos 
de la Facultad de Humanidades y Ciencias Sociales, núm. 38, pp. 79-88. 

Segato, R. (2007). Racismo, discriminación y acciones afirmativas: herramien-
tas conceptuales. En J. Ansion y F. Tubino (edits.). Educar en ciudadanía in-
tercultural. Experiencias y retos en la formación de estudiantes universitarios 
indígenas (pp. 63- 90). Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú.

Sulca, E. M. y Kaplan, C. V. (2024). Mi compañero se parece a un animal. Lectu-
ras sociológicas sobre el acto de apodar en el ámbito escolar. Revista Educa 
UMCH, núm. 23, pp. 99–112

Unda, M. y Gutiérrez, A. (2015). Viajes y encuentros pedagógicos como expe-
riencias de formación de maestros.  Nodos y Nudos, vol. 4, núm. 39, pp. 7-26.

Van Dijk, T. (2016). Racismo y discurso en América Latina. Gedisa.
Wieviorka, M. (2009). El racismo: una introducción. Gedisa.


